
Prima conferenza	 Stoccarda, 3 ottobre 1922	 13 
Il divario tra vecchia e giovane generazione. La diversità nei lin­
guaggi dell’anima. Conservazione del medioevo in Europa occi­
dentale; materialismo europeo occidentale nella Mitteleuropa. 
Goethe e Darwin. Finezza nella formazione dei pensieri tra i 
pensatori fino all’inizio del XIX secolo; poi irruzione della frase 
fatta nella vita intellettuale. Come conseguenza: assenza di pen­
sieri, di riflessione, di volontà. I pensieri non hanno più la forza 
di dare impulso alla volontà, al cuore. Per gli scienziati vi è una 
difficoltà particolare a ritrovarsi nelle vere esigenze del tempo, 
perché nella scienza si cercano deliberatamente pensieri “senza 
cuore”. L’umanità anela profondamente ai pensieri sentiti che 
scaturiscano dal centro dell’essere umano autentico. Giordano 
Bruno e Julius Robert Mayer, vittime del loro tempo. La fine del 
XIX secolo, punto nodale nello sviluppo interiore dell’umanità. 

Seconda conferenza 	 Stoccarda, 4 ottobre 1922	 24 
La ricerca di insegnanti autorevoli da parte dei giovani univer­
sitari. Le università come istituti di ricerca. Disumanità della 
“scienza oggettiva” dalla quale la “filosofia” deve allontanarsi. 
Il compito dell’educazione: permettere all’uomo di invecchiare 
in modo naturale. Fino al XV secolo l’uomo era sostenuto da 
eredità animiche; dalla fine del XIX secolo si è trovato di fron­
te al nulla animico, avendo perso la connessione con il mondo 
spirituale. La pedagogia Waldorf non è un sistema pedagogico, 
ma un’arte per risvegliare ciò che è nascosto nell’essere umano. 
Nell’intelletto si sogna il mondo. Il mistero del Golgota non 
può essere afferrato con l’intelletto. Nell’interiorità dell’anima 
vi è lo sforzo di comprendere il mistero del Golgota. Il mondo 
spirituale deve essere vissuto con nuove forze, poiché tutte le 
antiche eredità sono andate esaurite. Questo impulso è anche 
la radice profonda delle aspirazioni comunitarie dei giovani. La 
gioventù chiede di essere risvegliata nella coscienza. La doman­
da è quindi: come troviamo lo spirituale in noi stessi?

Terza conferenza	 Stoccarda, 5 ottobre 1922	 39 
L’uomo di oggi prende in considerazione solo la coscienza di 
veglia tra il risveglio e il momento in cui si addormenta, mentre 
in tempi passati portava ancora qualcosa dalla coscienza di son­
no nel giorno. Quando si parlava di sale, mercurio, fosforo, ecc. 
c’era ancora una percezione eterica di quelle sostanze. Dal XV 

INDICE



secolo il travaso della coscienza di sonno in quella di veglia è via 
via cessato in misura crescente. Lo sviluppo della cultura dal 
punto di vista “pedagogico”. Un tempo un libro rendeva attive 
le forze produttive nell’uomo; oggi tutto viene assorbito a livello 
formale, logico, privo di volontà. Oggi il pensiero è un prodotto 
del cervello; in questo senso il materialismo ha ragione. Ma è un 
pensiero morto che deve essere sostituito da uno vivo. I risultati 
del pensiero morto ottenuti dall’osservazione esterna non pos­
sono essere portati nel sonno. L’uomo di oggi nel sonno è quasi 
assorbito dalla spiritualità della natura, mentre un tempo l’uomo 
“era qualcosa” anche nel sonno. Non sono le parole che conta­
no: si può rappresentare la teosofia anche materialisticamente. 
Non si tratta di parlare dello spirito, ma di sviluppare lo spirito 
nel parlare. Antroposofia schematica senza spirito. Padre Mager 
sull’antroposofia. Solo attraverso una compenetrazione interiore 
con la spiritualità possiamo far rivivere la cultura attuale. 

Quarta conferenza	 Stoccarda, 6 ottobre 1922	 53 
I filosofi come “termometri” della condizione spirituale della 
loro epoca. I Principi di etica di Spencer, con i quali si dimostra 
che le distinzioni etiche non possono essere fondate su intuizio­
ni morali, sentimenti, ecc., ma possono essere solo adeguate a 
livello pratico alla condizione concreta della società. Al contra­
rio, la Filosofia della libertà postula che intuizioni morali diverse 
da quelle che vanno portate alla luce direttamente nell’anima 
umana non possono più influire sull’uomo, dal momento che 
da diversi decenni l’anima rispetto allo spirituale è di fronte 
al nulla. Il percorso di Nietzsche: la filologia, Schopenhauer, 
Wagner. Nietzsche anti-socratico. Il rifiuto degli “ideali” della 
sua epoca perché erano diventati frasi fatte. Nietzsche e Paul 
Rée, il quale applicò le scoperte scientifiche alla morale. Questo 
diede origine all’idea di Nietzsche del superuomo e del ritor­
no dell’uguale. La gioventù di oggi cerca lo spirito vivente che 
non si trova però nell’intellettualità. Il linguaggio del Movimen­
to dei giovani. Necessità di sviluppare il senso della verità. La 
frase fatta, la convenzione e la routine devono essere superate 
dalla verità, da un rapporto immediato dell’uomo con l’uomo 
e dalla spiritualità anche nell’agire quotidiano. 

Quinta conferenza	 Stoccarda, 7 ottobre 1922	 68 
Un tempo le intuizioni morali erano date a gruppi di uomini, 
ora devono essere ottenute dall’individuo. La rivelazione origi­
naria si è esaurita; le forze passive non possono più stabilire una 
vera connessione con lo spirituale: l’osservazione, la sperimen­
tazione e il pensiero non richiedono alcuna attività interiore.  



È solo nel pensare attivo che il pensiero si trasforma in volon­
tà; da esso nasce la fantasia morale creativa. Il pensiero intel­
lettualistico sta in relazione al pensiero vivente come il cadave­
re all’uomo vivo. Quindi l’oggetto proprio della conoscenza è 
l’elemento morto. In questo modo si può praticare la scienza, 
ma non si può educare la gioventù. L’intellettualismo trasmesso 
dalla vecchia generazione è come un paletto nella carne viva per 
i giovani. Le “intuizioni morali” della Filosofia della libertà sono 
l’inizio del pensiero vivente, in grado di afferrare di nuovo lo 
spirituale. Dobbiamo imparare a portare nel pensiero morto la 
saggezza vivente attiva che ha operato in noi prima della nascita 
e durante l’infanzia. In questo senso è attuale oggi il detto evan­
gelico «Se non diventerete come i bambini...». Il Movimento 
dei giovani può consistere solo nel portare l’infanzia, cioè la spi­
ritualità, nell’età avanzata. La conseguenza finale è una scienza 
dello spirito in cui l’antropologia diventi antroposofia. 

Sesta conferenza	 Stoccarda, 8 ottobre 1922	 81 
Comprendere dal punto di vista pedagogico il carattere fonda­
mentale del nostro tempo. È necessario un nuovo modo di rap­
portarsi alle giovani generazioni che scaturisca dalla coscienza 
dell’esistenza preterrena dell’anima. La soluzione dell’enigma 
universale contenuto nella frase “Uomo, conosci te stesso”. Il 
mondo è la domanda e l’uomo la risposta. Necessaria trasfor­
mazione dei vecchi impulsi morali: amore morale nell’interiori­
tà, verso l’esterno fiducia da uomo a uomo. Il concetto kantia­
no di dovere e l’individualismo etico. La felicità della fiducia e 
il dolore della sfiducia negli altri aumenteranno all’infinito nel 
futuro. La conoscenza della natura umana deve diventare il 
punto nevralgico della futura pedagogia. Attraverso intuizioni 
morali acquisite e non date da Dio, tutta la vita sarà di nuovo 
permeata da un carattere religioso. Mentre ci rapportiamo alle 
altre persone con fiducia nell’uomo, dobbiamo rapportarci al 
bambino con fiducia in Dio. Così la morale torna a essere reli­
giosa. Il Movimento dei giovani deve avere una testa di Giano, 
che da un lato guardi alle richieste dei giovani agli anziani, e 
dall’altro alle richieste che le generazioni future faranno ai gio­
vani di adesso. Il movimento giovanile non può consistere solo 
in un’opposizione, ma deve guardare creativamente in avanti. 

Settima conferenza	 Stoccarda, 9 ottobre 1922	 93 
La “stanchezza al contrario” tra i giovani che non riescono più 
a stancarsi nell’acquisire conoscenze nel modo giusto. La scien­
za di oggi non richiede alcuna partecipazione interiore. Legge­



re un pensatore medievale richiede il massimo sforzo mentale. 
Distinzione dell’attuale “studioso” in “scienziato” e “uomo”, 
rigorosamente separati l’uno dall’altro. Per i maestri che inse­
gnano partendo dal libro: in ogni bambino vi è un uomo nasco­
sto che rifiuta ciò che l’insegnante deve prima leggere dal libro. 
Dove venivano rivolte le forze spirituali che non erano toccate? 
I giovani esprimevano rabbia (Movimento dei giovani), i vecchi 
cercavano un sonnifero nella teosofia come spesso era praticata 
a quel tempo. Il vero desiderio di qualcosa di nuovo può essere 
soddisfatto solo dalla scienza dello spirito. I quattro strumenti 
di conoscenza delle antiche scuole brahminiche. Strumento di 
conoscenza di oggi: la fiducia che le comunicazioni di un al­
tro uomo possano diventare la fonte della propria esperienza 
animico-spirituale. 

Ottava conferenza	 Stoccarda, 10 ottobre 1922	 107 
Sviluppo storico dell’umanità dal pensiero rivelato a quello ela­
borato da sé. Abbiamo solo una storia esteriore, non una storia 
dei sentimenti, dei pensieri e delle anime. L’anno 333. Nomi­
nalismo e realismo. L’affievolirsi della connessione dei pensieri 
umani con il mondo spirituale, aspetto tragico del medioevo. 
Al posto della concezione interiore dei pensieri, in tempi più 
recenti, la captazione dei pensieri dal mondo esterno dei sensi. 
Keplero come rappresentante dei due mondi. Gli ultimi echi 
della percezione della natura divino-spirituale del pensiero si 
sono persi nel XIX secolo (Henle, Burdach, Hyrtl). È appar­
sa una “scienza dell’anima senza l’anima”. La connessione tra 
lo sviluppo microscopico e quello macrocosmico divenne un 
problema di sensibilità per molte persone dotate di maggiore 
profondità. La letteratura antroposofica richiede un pensiero 
attivo in cui è coinvolto anche il cuore, non solo la testa. È un 
problema di volontà. Attraverso questa attività portata nel pen­
siero dobbiamo riconquistare la divinità del pensiero. 

Nona conferenza	 Stoccarda, 11 ottobre 1922	 120 
Ponte mancante tra uomo e uomo. Anche i giovani vogliono og­
gi giudicare tutto. Questo è possibile solo a partire dall’intellet­
to. I giudizi sulle situazioni di vita possono essere espressi solo 
da un pensiero attivo, e questo non può essere acquisito prima 
dei diciotto anni. In precedenza, non contava la conoscenza 
attestata da diplomi, ma un’abilità. L’insegnante acquisiva au­
torità dimostrando la propria capacità. Grammatica, retorica e 
dialettica, insegnamento artistico. Anche oggi tutto l’insegna­
mento deve essere intriso di un elemento artistico. La verità 



può essere conquistata solo attraverso la bellezza. L’uomo non 
può essere compreso intellettualisticamente. I concetti adatti 
alla natura esterna sono sufficienti solo per il corpo fisico. An­
che il corpo sovrasensibile di livello più basso, il corpo eterico, 
può essere compreso solo a partire da un’esperienza artistica 
dell’anima. Un vero movimento giovanile non sarà un’opposi­
zione, ma un movimento che si stringe agli insegnanti come il 
neonato si stringe al seno della madre. Questo potrà accadere 
quando la generazione più giovane si confronterà con la verità 
sotto forma di bellezza presentata dai più anziani. Allora non 
verrà preso in considerazione l’intelletto passivo, ma la volon­
tà attiva. 

Decima conferenza	 Stoccarda, 12 ottobre 1922	 133 
In termini di intelletto, la maturità della persona non ha impor­
tanza. In concetti chiunque può discutere con qualcun altro. 
Storia animica dell’evoluzione dell’umanità e dell’individuo. 
Andamento ritmico. Esempi dalla vita di Goethe. Migliaia di 
anni fa questi ritmi e mutamenti si sentivano per tutta la vita 
con la stessa intensità con cui oggi si sentono solo nell’infanzia 
(cambio dei denti, maturità sessuale, ecc.) Gli anziani sentiva­
no l’appassire del corpo e il liberarsi dell’anima (Patriarchi). 
Questa coscienza è andata via via perdendosi per gli uomini e 
deve essere riconquistata. L’aspetto spirituale, che prima fiori­
va naturalmente nella vecchiaia, deve ora essere raggiunto at­
traverso lo sforzo interiore dell’uomo. L’intellettualismo non 
sperimenta più il progresso nel senso di un approfondimento, 
ma solo nel senso dell’esercizio pratico. La scienza dello spiri­
to richiede la partecipazione animica. “Puro pensare” nel sen­
so della Filosofia della libertà è allo stesso tempo pura volontà. 
Attraverso il pensiero puro nasce un nuovo uomo interiore che 
può sviluppare la volontà a partire dallo spirito. Questa attivi­
tà è identica a quella artistica. Il pedagogo di oggi ha bisogno 
della comprensione artistica per creare una nuova relazione tra 
maestro e allievo. Attraverso di essa l’allievo può di nuovo arri­
vare ad ammirare l’insegnante in modo naturale. 

Undicesima conferenza	 Stoccarda, 13 ottobre 1922	 148
Nel subconscio dell’uomo vive il bisogno di sperimentare il 
mondo non solo con la testa, ma con tutta la persona. L’esse­
re umano oggi ha questa capacità solo fino al cambio dei den­
ti. Non lo si può educare con contenuti scientifici astratti; lo 
si può educare solo se lo si incontra artisticamente. La Filoso­
fia della libertà, strumento per cogliere l’individualità umana. 



Non si può essere educatori perché si conoscono molte cose, 
ma perché umanamente si sa dare qualcosa all’allievo. Tra il 
cambio dei denti e la maturità sessuale è fondamentale la con­
figurazione animica del maestro. Pregare e benedire nella loro 
reciproca relazione causale. Al bambino devono essere date 
immagini capaci di crescere, non definizioni astratte che lo co­
stringono come in un meccanismo. Dobbiamo creare un’arte 
dell’educazione attraverso la quale le persone imparino a vive­
re di nuovo insieme. 

Dodicesima conferenza	 Stoccarda, 14 ottobre 1922	 162
È solo nella nostra epoca che io e io si incontrano a viso sco­
perto. Nell’epoca indiana di cultura, l’aspetto spirituale era 
percepito contemporaneamente a quello dei sensi. Aspirazio­
ne dei Misteri: rendere il dato sensibile comprensibile all’uomo 
passando attraverso l’animico-spirituale. Epoca persiana: per­
cezione dell’uomo come figura di luce. Epoca egizio-caldaica: 
si inizia a vedere il mondo esterno dal punto di vista sensoriale 
e quello interno dal punto di vista animico-spirituale. Epoca 
greca: chiara distinzione tra il fisico e lo spirituale. Fino all’e­
poca greca l’io era ancora percepito attraverso gli involucri. La 
percezione dell’io senza involucri provoca paura nell’umani­
tà moderna (esempi: Bacone di Verulamio, Shakespeare, Jean 
Paul). La pedagogia antroposofica non vuole dare istruzioni, 
ma caratterizzare l’uomo. In effetti, non si dovrebbe parlare di 
educazione. Possiamo educare solo con le forze umane attive 
che lavorano in noi nell’infanzia. Il giusto pedagogo non può 
essere né un filisteo né un pedante. 

Tredicesima conferenza	 Stoccarda, 15 ottobre 1922	 175 
Il passaggio dai concetti rivelati a quelli elaborati sulla natu­
ra esterna. I concetti che stavano morendo interiormente so­
no stati rivitalizzati nella natura esterna. Il pensiero acquisito 
dalla natura non è sufficiente per comprendere l’uomo. Con 
la nascita delle scienze naturali, l’antropologia è finita in de­
cadenza. Il drago divora la vita animica umana. Il drago può 
quindi avere un effetto potente perché l’uomo non riesce più a 
comprendere l’uomo. La convinzione che la materia continui 
a esistere attraverso l’organismo umano è la prova che l’esse­
re umano è stato frainteso. In verità, nell’uomo la materia vie­
ne annullata e ricreata di nuovo. Il drago deve essere sconfitto 
riconoscendo che Michele viene anche da fuori. Ogni scienza 
oggi è una metamorfosi del drago. L’unico rimedio contro il 
drago: penetrare con l’essere spirituale del mondo nella cono­



scenza reale. Attraverso un’educazione della gioventù vivente 
e artisticamente condotta, prepariamo per Michele il veicolo 
sul quale potrà entrare nella nostra civiltà. Questo è il vero im­
pulso fondamentale di tutto il lavoro educativo. Lo spirituale 
è una cosa viva, non simile alle ossa, bensì al sangue. I vasi in 
cui scorre questo sangue sono gli esseri umani in crescita. So­
lo quando il bambino diventa il nostro educatore, in quanto ci 
porta messaggi dal mondo spirituale, sarà pronto anche a rice­
vere i messaggi che gli portiamo dalla vita terrena. Questo cor­
so doveva parlare soprattutto ai cuori. 

Note................................................................................................................................... 	 189

Indice dei nomi.............................................................................................................. 	 193

Vita e opere di Rudolf Steiner........................................................................... 	 195

Gli asterischi segnati nel testo rinviano alle note di pag. 189 e seguenti


